
1

TRADUÇÃO AUTOMÁTICA GOOGLE DO CAPÍTULO QUE 

COMEÇA NA PÁGINA 67 DO LIVRO Cosmos, Values, and 

Consciousness in Latin American Digital Culture DE ANGÉLICA J. 

HUIZAR. 

Cosmos, Values, and Consciousness in Latin American Digital Culture | 

SpringerLink 

3.3 Energia da Linguagem

A poesia reflete a realidade em que vivemos e que projetamos e 

construímos. Pode levantar questões sobre como a justiça, a esperança e a 

compaixão são exemplificadas. Como é que importamos? Qual é a 

natureza do nosso universo? Quem somos nós? Em última análise, essas 

poéticas revelam como somos participantes deste mundo, não apenas 

observadores. A poética digital de Alvaro Andrade Garcia atua na 

decifração tais questões em seu Grão (2012, Ciclope, 6 45 software por 

Lucas Junqueira). 

Desde o início, somos informados de que é uma investigação sobre 

questões de vida, ser e misticismo, quando ele revela que a epígrafe é um 

tradução liberal do Durgasatanama Stotra do Visvasara Tantra. Isto é 

interessante notar que os tantras promovem uma transformação e liberação

de energia - incluindo um senso de nobreza, heroísmo e maestria - e 

encoraja aventura e jogo, provocando assim uma sensação de deleite, uma 

https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-030-45398-5?utm_campaign=3_pier05_buy_print&utm_content=en_08082017&utm_medium=referral&utm_source=google_books
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-030-45398-5?utm_campaign=3_pier05_buy_print&utm_content=en_08082017&utm_medium=referral&utm_source=google_books


2

sensação de que o mundo real deve ser apreciado, aprimorado e engajado. 

O corpo é retratado como indispensável para a ação compassiva e, 

portanto, o principal figura é a de uma mulher, que, nos tantras, tende a ser

inerentemente espiritual superior.

Esta ode a Durga fala de sua multidão de nomes, de suas virtudes de 

castidade, coragem, vitória, como libertadora de nascimentos e mortes. Ela

/ ele é acima de tudo um salvador, mas também um cônjuge, mãe e filha. 

Ela é um governante bonito e assustador que incorpora todos os outros 

grandes governantes com intelecto ou sabedoria. 

Mas o que evolui no Grão é mais do que um tear digital; é um exploração 

de linguagem, som, imagem e significado. Palavras servem como 

metáforas onde a linguagem é divorciada da estrutura da sintaxe, 

gramática, significado e som. Som e palavra convergem definindo o humor

de um espaço sagrado, um tantra que define a disposição simbólica. É uma

tradução e transliteração em vários níveis: linguístico (chinês / Sânscrito / 

Inglês / Português), cultural e design (ideogramas, som, imagens). O poeta 

nos informa que este é um jogo gráfico de adivinhação - de exploração 

espiritual, que visa identificar como nos encaixamos neste universo que 

privilegia o eu acima de tudo. O trabalho digital é, em essência, um jogo 

gráfico dos ideogramas: as palavras tornam-se gráficos, as imagens 

tornam-se ideogramas, ambos se tornam traduções da interpretação do 

inspirado elegia. Assim como Durga é onipotente, nós, como humanos, 

incorporamos o universo dentro.



3

Luz, ar, água e fogo (como eletricidade) são elementos que 

compartilhamos com a Terra. O “eu” ou humano é o “grão” ou semente da 

criação, e ele são nossas palavras (palavras) que garantem nossa 

importância ou estado primordial em criação. Os ideogramas em chinês 

estão sempre presentes, enquanto as palavras aparecem e desaparecem, às 

vezes lidos na tradução em inglês durante a escrita em português para 

acentuar a traduzibilidade das metáforas. Ainda, a palavra falada e mesmo 

escrita se desintegra pelo pronunciamento de “est / tse” - uma brincadeira 

com os fonemas - seguido por um grito ecoante e uma tela branca.

 Andrade Garcia desenha o poema digital com nove episódios (fluxos) 

claramente marcado pelas mudanças de imagens, ideogramas ou efeitos 

visuais. o a epígrafe, como ele a chama, serve para definir o tema da obra: 

uma exploração dos valores defendidos no tantra Durga. Ele descreve as 

imagens em seu site como representações claras de pinturas indianas do 

século XVII e Séculos XVIII se seguiram e justapostos por imagens 

específicas do Sul América. O poema começa como uma tradução 

inspirada com homenagem a espiritual Figuras indianas de kali yantra, 

Shiva do Templo de Perur em Coimbatore. A visão do kali yantra é 

acompanhada por uma recitação tântrica de palavras isoladas em português

com imagens escritas em português, inglês, e Sânscrito evocando uma 

sensação de fusão de nuances culturais preparando o palco para uma 

exploração semântica. 



4

QUEM SOMOS?  primordial / trinetra / supporte da lança / consorte 

maravilha / austere / emana / desperta / eu / forma / consciente / pira / 

conhecimento / substancia dos cantos / realidade / natureza / graça / 

imensa 

É um suporte primordial de três pontas, uma maravilha austera que emana 

e desperta o eu, a forma e a consciência. É uma pira funeral de 

conhecimento, da inspiração dos versos antigos, da realidade e da 

natureza. Isto é imensa graça. Mas o poema digital rapidamente se 

transforma em uma exploração de consciência, perguntando 

inadvertidamente: Qual é a essência do ser? Como a consciência se 

encaixa no universo? Enquanto o Durgasatanama Stotra é um hino de 

louvor a um divino indivíduo onipresente e eminente que é um e todos ao 

mesmo tempo, para Andrade Garcia esta expressão de adoração inspirou 

seu próprio questionamento da questão do eu (eu), de como os humanos 

vêm a ser e como a presença I (eu) é essencial e dominante. Assim como o 

esplendor de Durga está sempre presente e poderosa, o poeta mostra como 

a a essência é requintada por causa de seu poder de criar linguagem. O 

poema explora onde o “eu” emtra na criação do universo. A característica 

única de voz e linguagem do sujeito (“palavra”) nasce de luz, ar vazio e 

fogo. É o som da palavra que predomina e torna os humanos 

“primordiais”. Assim, o poema funciona como um sensorial ideograma 

que convida o leitor a especular a essência da humanidade, assim como o 

Durgasatanama Stotra canta as inúmeras qualidades e afinidades da deusa 



5

Durga. Claramente a palavra - com seu som, semântica, e imagens - é o 

destaque deste trabalho. 

No quarto fluxo, “Palavra”, Andrade Garcia foca em como as palavras são 

simplesmente uma combinação de sons gerados por recipiente que 

constitui um corpo, operado por uma boca. O eco de um grito é 

acompanhado pela imagem de uma fogueira na boca da criança, seguida da

repartição da palavra “palavra”: palavra (palavra) / alavra / lavra (mina) / 

lava / ava / elo (nexus) / ala / eva / ovo (gema) / novo (jovem) . As 

palavras são nosso fogo metafórico. Ele opta por destacar os caracteres 

chineses, sânscritos e hindus, às vezes acompanhados pela palavra escrita 

em português e inglês. Existe, portanto, uma capacidade de tradução de 

culturas, ideias, e crenças.

Os próximos seis fluxos reinventam a criação do universo. No quinto 

fluxo, o poder da linguagem é sequencialmente lavado, simbolizado pela 

imagem em movimento da cachoeira. A água é uma persona materna, 

segundo Andrade Garcia, cujas características estão inextricavelmente 

entrelaçadas: água, divindades femininas governantes, substância mental. 

As palavras (“Emana / manas / mae / maya / yara / ioga”) também são 

atributos muito bem alinhado com as qualidades expressas de Durga. 

Interessante, no entanto, é como o poema brinca com a linguagem, 

particularmente com os sons e a semântica. As palavras são 

propositadamente deixadas em português sem tradução falada, 



6

proporcionando uma oportunidade para o imediatismo de consciência e 

concentração sobre as qualidades reais do som da palavra recitada. 

No sexto fluxo, enquanto a palavra é o aspecto principal do poema, as 

imagens do sol são metáforas para as células reprodutivas (gameta) 

fundindo-se em um perfeito design visual yin / yang. As palavras 

aparecem: “progenitor / profeta / geme / germe / genitor / gema. ” O 

poema está progressivamente imaginando a criação da vida com os 

elementos e as palavras estão dando sentido para esta vida. O sol é o 

designer de toda a criação. 

A eletricidade do relâmpago, por outro lado, no sétimo fluxo é o rudimento

que acende o som. As palavras soam - “raio / germe / verbo / vers / y / 

litera / tora ”- imagens ao longo de outra versão do fogo produzido pelo 

eletricidade. Luz e escuridão se fundem. 

Mas tão ensurdecedora é a vibração de silêncio. Andrade Garcia chama 

isso de “ar vazio” (“ar vazio”). O poema explica que o silêncio é um ardor,

disseminado e espalhado como a chuva; e depois de muito clamor, este 

episódio não nos deixa escapar do barulho, mas sim traz uma percepção 

mais consciente da falta de som das vocalizações. Som e silêncio são 

igualmente gratificantes. 

E com este trabalho de repensar a vida, o “Id ancestral”, como Andrade 

Garcia o chama no nono fluxo, preenche o espaço vazio com um golpe e 



7

gera espíritos eternos do universo (“ánimas etéreas do universo”). Morte e 

vida estão interligadas com fotos de piras funerárias enquanto ecoa a 

recitação poética, o sopro da vida se expande, se dissemina, se transforma 

e se dispersa. 

A luz segue no décimo fluxo, produzindo a imagem da terra após o Big 

Bang e imagens de luz, cosmos, amálgamas e fusões, tempestades 

astronômicas. Uma exploração das origens da vida é inequívoca, mas o 

mais notável é como ele reinventa signos semânticos, dando-lhes novos 

significados, testando novas nuances simbólicas e articulando múltiplos 

sistemas de conhecimento. O poeta recita a tradução em inglês de palavras 

em português que pintam um renascimento de luz, liberação, 

temperamento, cosmos, colisão e acidentes, mas também palavras que 

definem o clima de um espaço sagrado, um lar. 

“Palavra” é acusticamente dividida em seus fonemas e então 

reconceptualizado em palavras que rimam. Andrade Garcia vislumbra a 

concepção do universo com o início do som; ou seja, nesta peça, a 

consciência emerge do som. A predominância do som de vogais como 

fundamentais para a comunicação humana são associadas espiritualmente 

com os chacras correspondentes - antiga prática espiritual sânscrita do 

centro de energia de sete forças vitais. Andrade Garcia conecta essa cultura

e crença espiritual com a mitologia indígena do Brasil de como cada ser 

humano é composto de um tom e cor específicos. Na antiga tradição 

indiana, o corpo humano também é composto de tom e cor que afetam o 



8

espiritual despertar do indivíduo. Esta sintonia corporal e espiritual é a 

chave para o espírito humano. 

Essas mesmas nuances e tonalidades fazem parte de nossa linguagem 

verbal , então o poema afirma ainda que é o nosso discurso - nosso sons 

falados especificamente - que nos conectam ao universo. O som é força 

ativa. 

Finalmente, as imagens dos fluxos anteriores (água, sol, iluminação, 

silêncio, e luz) unem-se em uma rápida variedade de imagens em 

movimento. Assim, no décimo primeiro fluxo, a imagem da cobra fica 

ereta como o som do a vogal “a” que reverbera com tonalidades e nuances 

variadas. Som e a imagem se funde de forma rápida e perfeita para criar 

um ambiente simbólico. Fala, Pronúncia, Sêmen, Silencio, Arde, Ar. A fala

ou a linguagem é a semente do silêncio que inflama o ar - nosso 

comunicativo sistema que alimenta a humanidade e o universo.

Curiosamente, essas palavras episódios falam profunda e profeticamente. 

Nas recitações do poeta, ouvimos palavras alternativas (entre aspas) que 

falam de mais nuances simbólicas:  (o poeta pronuncia "emanar") Dente 

“desperta” Dúvida “funeral” Espaca “pira” Dissemina / spande / ásporo / 

sopro “sopro” / anima / torna “volta” Dimensões “dispersas”.

O indivíduo (ou Id) surge, desperta e se dispersa com o sopro de vida, a 

partir do puro processo de existência. O português escrito parece não se 



9

correlacionar com o inglês falado, mas a conexão está no justaposição 

sugestiva de significado. Dúvida sobre o significado de a vida surge na 

morte, num “funeral”, e é no espaço (spaço) do “Pira” que o sentido da 

vida se desdobra e se expande como o “sopro” da alma, “gira” e “se 

dispersa”, fundindo-se com o universo. Imagens de vídeo mudança de uma

visão da terra para o espaço, tudo interrompido por um som final de um 

grito humano - um retorno ao ruído fonológico. 

Andrade Garcia é claramente inspirado nas deduções místicas do 

Durgasanstrama, fazendo de seu poema uma exploração espiritual da 

consciência. Retira-se da visão mística hindu e budista do mundo. Embora 

o tantra original esteja na tradição védica e seja escrito em sânscrito, 

encontramos pontos de vista budistas mais contemporâneos comumente 

praticados hoje. O vídeo-poema explora tanto a consciência como a 

manifestação de um singular e realidade final, conforme refletido nos 

temas explorados, mas também como uma consciência íntima da 

experiência do leitor / usuário como ele / que atravessa as conexões, 

desvenda o significado e experimenta o visual e estímulos sonoros. 

Esta mistura de percepção e consciência, de consciência humana e 

cósmica, é uma questão que tem sido questionada no campo científico, 

com Nelson perguntando: A existência da consciência é um mistério 

profundo, eclipsado apenas pelo mistério da própria existência. Será que 

esses dois mistérios são profundamente entrelaçado? Ao aprender sobre 

um, podemos revelar percepções sobre o outro? Na verdade, o Grão de 



10

Andrade Garcia joga com a linguagem - sua musicalidade e tonalidade, sua

traduzibilidade (ou falta dela), sua importância simbólica - principalmente 

de forma lúdica, como se criassem quebra-cabeças para serem decifrados e

sons para ser apreciado. Imagens tiradas de ideogramas chineses, antigas 

pinturas indianas, imagens de mapeamento do universo, figuras gráficas e 

diagramáticas, todos em um vídeo tour de imagens que convidam a 

diferentes tipos de leituras.

A poesia digital é tão envolvente e provocativa quanto a poesia tradicional,

oferecendo uma dose adicional de meio simbólico com a explosão de 

imagens fazendo uma mudança semiótica da descrição para a visualização 

conceitual do conhecimento com os esforços combinados em artes visuais 

e tecnologias digitais. Essas práticas contemporâneas e modos de 

visualização geram um “Olho transóptico”, como muitos poetas digitais já 

notaram. Nossas leituras são, portanto, dispersas, multidirecionais e 

colaborativas. Nós achamos que para entender uma imagem precisamos 

conhecer sua linguagem, sua comunidade de discurso, seu contexto social. 

Nossos padrões estéticos agora promovem leituras de confusão, e para 

encontrar um significado nisso, devemos adaptar nossa alfabetização 

visual. Descobrimos que agora lemos imagens, gráficos e outros de duas 

maneiras: fazendo uma varredura visual da própria imagem e, em seguida, 

seguindo com uma análise mais aprofundada leitura com foco nas texturas,

linhas e cores. Da mesma forma, as leituras digitais são processadas 

visualmente (distante e perto) e interativamente pela participação na 

ativação de links ou movimentos. O pensamento abstrato também é 



11

reconceituado, e os projetos são mais frequentemente realizados 

coletivamente. 

Da mesma forma, o senso de identidade é reformulado do "eu" unitário 

para o self paralelo, móvel e interativo colaborativamente. O que nos leva 

a questionar se a arte combinada com a tecnologia nos torna mais 

conscientes de nossa conexão com os outros em nossa colaboração mas 

também como consciência coletiva. O que são essas novas reimaginações 

digitais propõe a respeito da separação do corpo e da mente (consciência 

versus ser)? Como é a transliteração do estilo e ritmo poético no tela 

cinematográfica ou digital, transformando essa experiência de percepção 

repentina ou descoberta (momento “ah ha!”)? Estas são representações 

artísticas um reflexo de nossa consciência, ou são ativamente forjados? 

Como o trabalho interativo pode deixar o navegador mais consciente sobre

a relação entre si e o trabalho? 


